

#### خالل بفلسفته

\*-\*-

للامام الأكبر وفياسوف العرب والاسلام الاشهر المشيخ عبل الكريم الن نجاني — النعني —

O

الناشر الوجيه الكبير الفاضل السبد محمد سعيد آل ثابت ﴿

مُطبَعَة الفرى الحَدَثِة - النجف تلفون ١٨٢



#### خالل بفلسفت

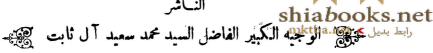
<del>\*</del>

للاءمام الأكبر وفياسوف العرب والاسلام الائشهر

## الشيخ عبد الكريم النجاني



الناشه



## الطبعة الاولى

۲۸۳۱ في ۲۲۹۱

§ § §

مَطبَعَهُ الغرى الحَدَيثَة - النجف تلغون ٦٨٢

#### بسم الله الرحمن الرحيم

ورد على سماحة آية الله الامام فيلسوف العرب والاسلام الشيخ عبد الكريم الزنجانى كتاب رسمى مرقم ٣٦١ ومؤرخ ١ / ٩ / ١٩٦٢ من رئاسة اللجنة العليا لاحتفالات بغداد والكندى جاء فيه ما نصه :

ستقيم الجمهورية العرافية إحتفالا كبيراً لبغداد ، مديدة السلام ، عناسبة الذكرى الآلفية ، وللكندى أول فلاسفة العرب والإسلام في المدة الواقعة بين (١) و (٨) من كانون الأول ١٩٦٢ .

ويسر بالله الاحتفالات ان توجه لسيادتكم دعوة عميد الإحتفال سيادة الزعيم الأمين عبد الكريم قاسم رئيس الوزراء والقائد العام للقوات المسلحة للمشاركة الفعلية في هذه الاحتفالات عن طريق وضع الدراسات والأبحاث أو الكتب عن بغداد أو الكندى، آملين أن تصلنا إجابتكم بقبول هذه الدعوة متضمنة موضوع دراستكم في موعد أقصاه نهاية تشرين الأول، أما آخر موعد لتلقى البحوث والدراسات فهو الاسبوع الأول من تشرين الناني سنة ١٩٦٢ وتقبلوا خالص النحية والاحترام.

الرثيس التنفيذى : الدكتور ناجى الأصيل

ثم ورد على الامام الزنجانى كتتاب التأكيد المؤرخ فى ٢٢/٩/٢٦ والرقم ٧٤٧ من سيادة وزير الارشاد ونائب رئيس الشرف لإحتفالات بغداد الزعيم الركن اسماعيل عارف. فأجاب سماحة الامام الزنجانى الدعوة وأملى كلمة جامعة عن الكندى وفلسفته العربية الإسلامية سجلناها فى الصفحات الآتية ونشرناها لكى تبقى صورة صحيحة خالدة لفلسفة (الكندى) مستخرجة مر أوثق المصادر ، عسى أن يتضح لفلاسفة العالم عامة ، ولاعضاء الإحتفال التاريخى خاصة ، ورجال العلم كافة ، أن بعض مؤرخى الفلسفة فى الشرق والغرب صوروا فلسفة الكندى فى صورة خيالية تقشعر من قباحتها الابدان ، ولا يعرفها أهلها إذا عرضت عليهم .

وأن هذه الفلسفة قد لعبت بها ايدى المغرضين من جهة والجاهلين من ناحية اخرى فصورتها على صورة تؤدى ألى تحويل تيارات العقول والافكار الىالناحية المعاكسة لأصل نشأتها وغايتها . والله يُحق الحق ويبطل الباطل وهو على كل شي قدير .

الناشر

## سماحة الفيلسوف العظيم الإمام الأكبر الشييخ عبد الكريم الزنجاني



## كلمة الامام الن بجاني:

# بسمالتحالحما

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم البيائه ورسله محمد وآله الطاهرين وصحبه الصالحين .

تناولت أقلام الباحثين أكثر النواحى من حياة أول فلاسفة العرب والإسلام وأبى يوسف يعقوب ابن إسحاق الن الصباح الكندى وآرائه ومؤلفاته استعداداً لإحتفال الجمورية العراقية بالذكرى الألفية .

وانى بعد تدريس والفلسفة الاسلامية ، مدة تزيد على خمسين سنة لم استغرب أن يوغب إلى نصير الفلسفة والعلوم عميد الاحتفال المحتوم فى كلمة جامعة عرب أول فلاسفة العرب والاسلام والمجلم العرب الأول والكيندى ، وعن فلسفته التي هى أهم عناصر (الفلسفة الإسلاميية) ولم أجد من المطاوعة بما أرادوا مفيصاً ، ومن الله استمدالتوفيق انه سميع بحيب ومن الله السمدالتوفيق انه سميع بحيب ومن الله الله الله ومن الله الله ومن اله ومن الله ومن اله ومن الله ومن الله ومن الله ومن الله ومن الله ومن ال

## (الكندى)

#### نسبه:

هو لبو يوسف يعقوب ان اسحاق ابن الصباح الكندى ، ينتهى نسبه الى ، يعرب ابن قحطان ، ولد فى ، واسط ، وعاش فى القرن الثالث الهجري ، أى فى القرن التاسع المسلادى ، وقيل ان (الكندى) ولد

فى البصرة ، وقد يقال انه ولد فى ( الكرفية ) حيث كان ابوه والياً على الكوفة زهاء عشرين عاماً ، وسنة ولادته غير معلومة ، مثل سنة وفاته .

درج الكندى بين احضان اسرة ماجدة كان لها السيادة والإمارة منذ زمن بعيد. فأبوه اسحاق ابن الصباح كان اميراً على الكوفة فى عهدى والمهدى، ووالرشيد، وجده واشعث ابن قيس، كان من اصحاب النبي ناهي بعد الاسلام. وكان فى الجاهلية ملكا على وكندة، كلها ورث المملكة عن آبائه واجداده.

#### دراسته:

بدأ والكندى و حياته العلمية فى البصرة ثم ارتحال الى و بغداد وعاصمة العلم والثقافة العالمية إذ ذاك ففيها تهذب وتأدب ومن معارفها انتهل حتى أصبح رأسه دائرة معارف كبرى حوَت من الفلسفة والآدب والطب والفلك وفن الألحان والعلوم الرياضية والطبيعيات والكيميائيات ما تعجز عن إحتوائه عشرات الرؤوس .

ولقد دفعه تطلعه الى ان يستقيها من مناهلها الى أن تعدلم اللغتين ، د اليونانية ، و د السريانية ، وكان ينقل منها الى العربية ، حتى أصبح من د حذاق الترجمة فى الاسلام ، وهم ، (حنين بن اسحاق ، ويعقوب بن اسحاق الكهديدى وثابت بن قرة الحرانى ، وعمر بن الفرخان الطبرى ، .

وكان و الكندى ، معجباً بالفلسفة اليونانية والحكمة الهندية والمعارف الفارسية اعجابا شديداً حتى أنه عكف على كل هدده المنتجات القيمة يلتهمها فى نهم لم يعرف العرب له نظيراً من قبل. ولهدذا كان هو أول من مُدعى بالفيلسوف العربى .

أوصل بعض المؤرخيين مؤلفات و الكندى ، الى ثلاثماة وخمسة عشر كتابا ورسالة ، والبعض الآخر الى مأتين وواحد وثلاثين كتابا ورسالة ذكرها و ابن النديم ، فى الفهرست وقد سرد الكثير منها و ابن ابى اصبعة فى كتابه و عيون الآنباء ، سرداً بلا ترتيب ولا نظام وقد قسمت فى كتاب و تاريخ الحكماء ، تقسيما أفردت كل فصيلة منها على حدة .

ووضع بعض المؤرخين لهذه الفصائل الأرقام الآتية: (فلسفة ٢٢ كتابا) (نجوم ١٩) (فلك ١٦) (جدل ١٧) (أحداث ١٤) (الكريات ٨) (فن الألحان ٧) (نفس ٥) (تقدمة المعرفة ٥) (حساب ١١) (هندسة ٢٣) (طب ٢٢) (سياسة ١٢) (طبيعيات ٣٣) (منطق ٩) (احكام ١٠) (ابعاد ٨). ولكن من المؤسف أن هذه الكتب لم يبق منها إلا النزر البعاد ٨). ولكن من المؤسف أن هذه الكتب لم يبق منها إلا النزر البعاد ٨). وان قال بعض الثقات من المؤرخ صورة واضحة عن فلسفة والكندى، وان قال بعض الثقات من المؤرخين انها مزيج من فلسفات وافلاطون، و و أرسطو، و و افلوطين، منسوبة كلها إلى أرسطو.

ولكن عندنا سند متصل الى و الكندى، عن طريق معاصره و الفار ابى ، و و و ابن سينا ، يعطينا صورة حقيقية واضحة من و فلسفة الكندى ، وسنعطيكم صورة موجزة منها فى هذه الكلمة .

## أهم اسباب تفلسفه:

إن أهم أسباب تفلسف ( الكندى ) خاصة وتفلسف العرب والمسلمين عامة هو د الإسلام ، الذى هو دين الفطرة والطبيعة ، و [ القرآن ]

الكريم الذي هو اولك تتاب سماوي فرض تعلم العلم والفلسفة على اتباعه فرضاً ، وأوجب عليهم التفكير في أسرار الكون وخفايا الوجود ليصلوا من هذا التفكير الى معرفة المبدع الأول والانمان به والتيقن بخلود الروح وبالعودة الى حياة اخرى تتحقق فيها عدالة الحالق بمجازاة الحير والشرير مَا يُستَحَقَّانُهُ عَلَى عَمَلِيهِمَا ، وَهُلُ الفُلْسَفَةُ الْحَقَّةُ شَيءَ غَيْرُ هَذَا؟ وَهُلُ هَنَاكُ . فرق بين دعوة الفلسفة معتنقيها الى الفكر والتأمل فى نشأة العالم ومصيره وفي عظمة الكون ونظام تسييره ، وبين قوله تعالى . أولم يتفكروا في ملكوّت السَّمَاوَات والأرضِّ وما خلق الله من شيء ، ؟ وقوّله تعمالي : ان فى حلق السماوات والارض واختلاف الليل والنهار لآيات لاولى الالباب، وسائر الآيات القرآنية الصريحية في أن الاسلام خول العقدل الفطرى السلم من شوائب الاؤهام كامل سلطانه ولم يشترط للنظر العقلي وجهة ممينة ولم يحد له حدداً مخصوصاً مقرراً ، بل ترك العقول السليمة حرة لبلوغ الحقيقة المجردة في العقائد وفي عالم الوجود والتكوين من مبد. وجود العالم الى مصيره ( أي معرفة المبدأ والمعاد ) حسما تتطلبه غريرة الشعور الديني في الانسلن، وهذا التخويل ان شوهد في الفلسفة والعــلم والحكمة وكان من مقوماتها وهو الذمى ضمن لها الاحترام العلم والحلود ودوام الارتقاء فلم يشاهد في دس من الادبان ما عدى الاسلام ، واعتماد الاسلام على العقل هو الذي حفر العرب والمسلمين الى الجدد. في تحصيم العلوم والتنقيب عن المعارف، والى وضع الفلسفة الإسلامية وكشير من العلوم وابداعها وانشائها . والسر في ذلك هو أنه لا شك في أن الحياة العقلية أساس طبيعى تستند اليه الواع الحياة العامة وفروع الشؤون الحيوية وهى اساس الرقى والنموض فكان من شأن الاسلام الذى هو دين الطبيعة والفطرة

والاجتماع ان يشيدها وان يجعل طلب العلم فريضة على معتنقيه ٠

ولا ريب في أن كل من يلقى نظرة فاحصة على القرآن المكريم ويتأمل في آياته الدافعة الى التدبر والتفكير في شيء عظيم من الجد يتضع له أن هذا الكرتاب السياوي المكريم هو أول اسباب تغلغل الفلسفة في البيئآت العربية وهو العامل الأول الذي فتح للعرب باب البحوث الفلسفية المؤسسة على المنطق والتأمل فظهر لهم شيء من هذه البحوث التي لم يكن لهم بها عمد قبل نزول القرآن وكانت هدذه البحوث تدور حول علوم المكون وعلوم الدين من توحيد وتفسير وتشريع .

ولا شك أن هذا طليعة سافرة من طلائع الفلسفة ظهرت في صدر الإسلام وأخذت تنمو وتتزايد الى أن بدى. في الترجمة عن اليونائية والفرسية والهندة. وكان العربي المسلم بمتاز بذكاء طبيعي وبقوى عقلية دفينة ، وبرغبة في الاطلاع على الجديد فأصبح بعيد وقت قصير وريث حضارة الشعوب العربقة في القدم التي تغلب عليها أو إحتك بها ، وتبع دور الترجمة الطويل بما كان فيه من إنتاج دور الإبتكار والإبتداع المؤسس على الثقافة الإسلامية .

## بغداد في أوج مجدها:

فى سنة ( ١٣٩ هجـ المصادف ٧٦٧م ) باشر المنصور الخليفة العباسى الثانى بناء ، بغداد ، عاصمته الجديدة على ضفة دجلة الغربية ، وهو موقع قامت به قرية ساسانية بإسم بغداد ومعناه ( هبـة للله ) وفى وادى دجلة والفرات ازدهرت بعض حواضر العالم القـديم . واستغرق بناء مدينـة ( بغداد ) أربع سنوات أستخدم فى أثنائها مئة ألف من المهندسين والصناع

والعملة ، وما لبثت أن أصبحت مدينة عظيمة وفى أبام هارون الرشيد ( ٨٠٩ - ٨٠٨) أصبحت بغداد مركزاً للغنى الباذخ والأهمية العالمية ولم يكن قد مضى بعد على تأسيسها نصف قرن ، فوقفت وحدها تضاهى وبزنطية ، . وكان مجدها متناسباً مع الامبراطورية التي كانت هي عاصمتها حتى قيل : . لم يكن لبغداد في الدنيا نظير ، .

وظهرت فيها أعظم يقظة فكرية اسلامية ، بل إحدى الحركات الفكرية والثقافية العظيمة فى العالم . ولم يمض على تأسيس و بغداد ، ثلاثة أرباع قرن حتى اصبح فى حوزة العرب المسلمين فيها أهم كـتب وأرسطو و و افلاطون ، الفلسفية ، ونخبة من كتب الشروح لأهل الفلسفة الأفلاطونية الجديدة ، ومعظم كـتب و جالينوس ، الطبية ، وطائفة من الكتب العلمية من فارسية وهندية .

ففي عشرات السنين تسنى للعرب المسلمين الوقوف على آثار علمية كان اليونان قد أنفق القرون في انشائها ، فجائت الثقافة اليونانية التي المتزجت بالثقافة الاسلامية أشد العوامل تأثيراً في الحياة العربية والاسلامية والاسلامية ، وأصبح تأريخ الحياة العقلية في البلاد العربية والاسلامية هو تاريخها الحي الخالد ، وهو الوجه المشرق من التاريخ الذي ينير للإنسانية منهاجها ، ويصف علاجها ويسموا بها ، الى المشل العليا ، وقد بلغ هدذا التأثير أوجه في أيام ، المأمون ، فسمى ، بعصر الترجمة الذهبي ، وذلك لما كان لهذا الخليفة من النزعات الفكرية ، ولحقائق الثقافة الإسلامية التي أخذها من ولى عهده الإمام الرضا على ابن موسى ابن جعفر الصادق إمام المذهب الجمفري صاحب الحكمة الإلهية التي نشرها على أربعة آلاف تلميذ فلئت الحفقين .

وفى سنة ( ٢٠٧ هجـ - ٨٣٠ م ) أنشأ المأمون ، بيت الحكمة ، فى بغداد وهو عبارة عن خزانة كتب ، ودار علم ، ومكتب ترجمة ، فكان هـذا المعهد من وجره عدة أعظم المعاهد الثقافية التى نشأت بعد ( المتحف الإسكندرى ) الذى ظهر بعد النصف الأول من القرن الثالث قبل الميلاد وقبل تأسيس ( بيت الحكمة ) كان بعض النصارى واليهود والمستحدثين من معتنقى الإسلام قد قاموا بتراجم من تلقاء أنفسهم ، أما فى أيام المأمون وخلفائه ، فتمركزت الترجمة فى هذا المعهد الجديد ، ولقد دام عصر الترجمة هذا ما يقرب من قرن إبتداء من سنة ( ٧٥٠ م ) وكان شيخ المترجمين ، وحنين ابن إسحاق ، وقد بلغ ذروة المجد فى عصر مأمون حيث أسند اليه ورئاسة ( بيت الحكمة ) .

وأما المتوكل ، فهو عينه طبيبه الخاص ، ولكنه عاد فحبسه في بعض القلاع سنة كاملة لأنه إمتنع عن وصف دواء للخليفة يقتل به عدوا ثم أحضره وأعاد عليه القول وأحضر سيفاً ونطعاً ، فقال محنين ، : قد قلت لأمير المؤمنين ما فيه الكفاية ، قال الخليفة : ، فانى أقتلك ، قال حنين : لى رب يأخذ لى حتى غداً فى الموقف الأعظم ، فتبسم المتوكل وقال : « طب نفساً فاننا أردنا إمتحانك ، ثم سأله ، ما الذي منعك من الإجابة مع ما رأيته من صدق الأمر منا ، ؟ فاجابه حنين : ، شيئان هما الدين والصناعة ، أما الدين فانه يأمرنا باصطناع الجيل مع أعدائنا فكيف ظنك بالأصدقاء ، وأما الصناعة فانها موضوعة لنفع أبناء الجنس ومقصورة على معالجتهم ، ومع هذا فقد جمل فى رقاب الأطباء عهد مؤكد بأيمان مغلظة أن لا يعطوا دواء قتالاً لأحد ، .

#### المترجمون:

كثر المترجمون في العصر العباسي كثرة تجعل إحصاء أسماتهم من الأمور المتعددة، ولكننا مع ذلك سنذكر من مشاهيرهم العلماء الآتيدة أسمائهم، (١) إبن المقفع (٢) حنين إبن إسحاق ، رئيس دار الحكمدة المأمونية ، (٣) إسحاق ابن حنين (٤) حبيش الأعسم ، (٥) أبو بشر متى ابن يونس (٢) قسطا ابن لوقا (٧) أبو يوسف يعقوب ابن اسحاق الكندى فيلسوف العرب (٨) يحيى ابن عدى المنطق (٢) عيسى ابن إسحاق.

#### الكتب المرجمة:

ترجم ابن المقفع و منطق أرسطو ، وترجم حنين ابن إسحاق شرح وتيمستيوس ، على الكتاب الحادي عشر من و ما وراء الطبيعة ، وكتاب و المقولات ، و نقل إبنه وتلميذه إسحاق ابن حنين الى العربية من مؤلفات وأرسطو ، و ما بعد الطبيعة ، وكتاب و النفس ، وكتاب و العبارة ، وكتاب و الكون والفساد ، الطبيعة ، وكتاب و النفس ، وكتاب و العبارة ، وكتاب و الكون والفساد ، مع تفاسير مختلفة و للإسكندر الإفروديسى ، و و فرفوريوس ، و و تيمستيوس ، و و أسمنيوس ، و نقل ابن ناعمة الى العربية شرح و محيى النحوى ، على كتب و الطبيعة ، الاربعة لارسطو و نقل و أبو بشر متى بن يو نس ، من السريانية الى العربية كتابى و البرهان ، و و الشعر ، .

ونقل فيلسوف العرب وأبو يوسف يعقوب بن إسحاق الكندى ، الى العربية والكندال وراء الطبيعة ، وكتابى وتحليل القياس والبرهان ، وشرح و المقولات ، ووضع كتابا في ترتيب كتب وأرسطو ، .

وقد أشرف المعلم الثانى و ابو نصر الفارانى ، على ترجمة بعض الكتب التى سلف ذكرها . واختصر المنطق على نهج المشكلمين ووضع له مدخلا وشرح و المقولات ، و و العبارة ، و و تحليل القياس والبرهان ، و والجدل ، و و الخطابة ، و كتاب و الطبيعة ، وكتاب و السلم و العالم ، وغير ذلك .

(تنبیه) یجب أن نذکر أن عمل الشارح فی العصور الوسطی انما کان ینطوی علی وضع مؤلف علمی أو فلسفی معتمداً فیده علی کمتاب قدیم کا ساس و إطار . إذن فشروح (الکددی) ومعاصره (الفارانی) سلسلة کتب تحتوی علی آرائها المبتکرة فی الفلسفة تحمل عناوین کتب ، ارسطو ، وفلاسفة الیونان ، مع تأویل محتویاتها و تعدیلها ، ولهذا قیل : د ان لقب ، الشارح ، للکندی فی مستوی لقب ، المعلم ، الارسطو وللفارانی ، .

#### فلسفة المترجمين:

لم يكن مترجموا العرب المسلمين بحرّد انقلة حلوا تراث الأمم القديمة الى عصرهم لا أكثر ولا أقل كما يزعم المتحاملون، وانماكانوا بفضل الثقافة الإسلامية والقرآنية أصحاب آراء خاصة وأفكار مستقلة واستنباطات حرة، وترجيحات مستقيمة من شأنها ان تدرجهم في عداد الفلاسفة والحكماء المستقلين. أما ما يأخذه عليهم خصوم العروبة والإسلام من أنهم ببتدعوا مذاهب فلسفية جديدة. فانه حق بالنسبة الى المترجمين من غير العرب المسلمين فقط فان الأكثرية الساحقة من هؤلاء التراجمة كانت مسيحية خاضعة لتماليم الإنجيل والكنيسة التي كانت قلد وصلت الى حد بعيد في اضطهاد الفكر الإنساني وحصره في دائرة ضيقة لا يتعداها، بعيد في اضطهاد الفكر الإنساني وحصره في دائرة ضيقة لا يتعداها، فتأثر المترجمون المسيحيون بهذا الضغط، ولم يستطيعوا أن يطلقوا

لأذهانهم أعنة التفكير الحر في ميادين الفلسفة الإبتداعية ، وأما ما زعمه بعض مؤرخي الفلسفة من أن أهم الأسباب التي حالت بين المترجمين وبين الإبتـداع هو انهم كانوا في خـدمة الخلفاء والامراء، وأن هؤلاء كانوا يتملقون الجامدين من الفقهاء والعامة فلم يكن يرضيهم أن يطلق المترجمون الاعنة لافكارهم فتسير بحرية قد تشوك أولئك الجامدين والمتعصبين من المسلمين ، فهو زعم فاسد ، لأن العقيدة الاسلامية الصحيحة المستنبطة من كتابالله وسنة رسوله بَلْشَيْئَةِ لا نجزع من العلمة ولا تضطرب من صولتها الاسلام كامل سلطانه ، ولم يشترط في كتاب الله وسنة رسوله اللنظر العقلي وجهة معينة ، ولم يجعل له حـداً مخصوصاً مقرراً ، بل ترك العقول السليمة حرة لبلوغ الحقيقـة، والقرآن والسنة ها مصادر التشريع والإستنباط عند الفقهاء، واذاً فلم يكن الفقهاء في حاجة الى التملق أو الإسترضاء، وأما ما نسب الى الشافعي من أنه قال . من احترف الفلسفة فقـد تزندق . فلم تثبت صحته . وعلى فرض الصحـة فسببه أن قوما من الماجنين الذين لا خلق لهم قد حشرو! انفسهم في زمرة الفلاسفة مع ما اشتهر عنهم من الاستهتار والمروق عن الدينوالاخلاق ، فحملوا بعض الفضلاء على أمثال هذه التصريحات ، وفوق ذلك فان أجلاء الخلفاء كالمنصور والمهدى والرشيد والمأمون كانوا أكبر من أن يتملقوا العامة بتأييد ما يمتقدون أنه باطل، وهدم ما يؤمنون ىائنه حق .

## أثر الترجمة إلى العربية:

اعترف التاريخ ما أن الآمة العربيـة وثبت الى الآمام والر ُ ق ُ بعــد الإسلام وثبتين هائلتين : ( احـداهما ) على اثر إشعاع القرآن في جنباتهــا فأنارها بعد ظلمة ، وهداها بعد حيرة ، ونظمها بعد اضطراب ، وفتق أذهان ابنائها بعد ارتتاق لإشتماله على عظائم المعارف الربوبية ، وأمهات العملوم الآلهية ، والجميع في أنواره منطمسة ، والكل من نوره مقتبسة ، ولأنه اضاف الى لغتما ألفاظاً جديدة ، وأساليب دقيقة وتعبيرات فنية وعلميــة لم يكن للعرب عهد بها من قبل وعرب كثيراً من الكلمات الأعجمية ، ففتح لذلك الباً عظما للثراء اللغوى ، وقبل كل هذا نبه القرآن على وجوب النظر في الكون العام وفي النفس الانسانية ، وفي الأسباب والمسببات ، والعلل والمعلولات؛ فكان مصباحاً أنار لمعتنقيه سبيل الحكمة والفلسفة فأخذوا ينتجعونها ويتطلعون اليمها في شوق وشغف حتى فازوا منهها بحظ وافر . نعم هكذا كان فيهم تأثير كتاب الله العظيم المذى يقول في وصفه العمالم الفرنسي مؤلف كتاب وفي الدراسات الدينية ، : وكفي هـذا الكتاب ـ يعنى القرآن ـ مجداً وجـلالاً أن الاربعـة عشر قرناً التي مرت عليه لم تستطع أن تجفف أسلوبه ، بل هو الذي تحدى أعـدائه على طول الخط أن يجاروا أقصر سورة منه في ميدان الفصاحة والبلاغـة اللتين كانتا كل ما امتاز به العرب من موهبة فاعلنوا عجزهم وسلموا الراية لصـلابة هـذا الدين الجديد ، وأخذوا يأنمرون بأمره، وينتهون بنهيه . وهو في كلتــا الحالتين لا ينطق عن الهوى ، ولا يصدر الا عن وحى أو الهام من أحـكم الحاكمين وأعلم العالمين بالخير والمصلحة . فكان من الطبيعي أن تقودهم هذه الاُوامر الإلهية الى النظام العمراني والرفعة الإجتماعية ، والكمال الاخلاق وهذا هو الذي كان بالفعل، فلم يكد الإسلام يبسط جناحيه على جزيرة العرب حتى رأب صدوعها ، ولم شعثها وجمع متفرقاتها وأخذ يضرب بيد من حمديد على كل أسباب الفشل والشقاق من عادات العرب وتقالي..دهم الهمجية الأولى ونشر فيهم روح المدتمر اطية والسلام، و أعلن فيهم أن الاسلام قد ساوى بين رفيعهم ووضيعهم وحرم عليهم النمسك بتلك العصبية البربرية، فلما تغلغلت في نفوسهم هذه التعاليم خلقتهم خلقاً جديداً. وكو "نت منهم خير امة صالحة لا للحياة فحسب، بل لبسط سلطانها ونشر دينها على قارتى و آسيا، ورو افريقيا، وجزء عظيم من قارة (اوربا) ولو لا ظروف خاصة ذكرها التأريخ السياسي لإكتسح الاسلام امامه المديانات الا خرى، ولا ظل المعمورة بظلاله الوارف. ه

هذه هي الوثبة الا ولى . اما الثانيية ، فقد كانت بعد نقـل الفلسفة اليونانية والحكمة الهندية والثقافة الفارسية الى العربية .

بهذه كاه استنار المسلمون وعلى آثارها وقفوا وبما فيها مر خير تهذبوا وتأدبوا . ولكن بعد ان اصلحوها بالمعارفالاسلامية و تعاليم دينهم الحنيف، اصلاحا جعلها صالحة للحياة والخلود.

عرف العرب المسلمون بفضل هذه الترجمة مبدأ الحياة الفلسفية عندهذه الاعمم . وتتبعوا اطوار تفكيراتهم ومذاهبهم ، فكان لهذا التأريخ المرتب بعضه على بعضه على بعض اثر بعيد الغور في العقلية العربية المنتقفة بالشافة الاسلامية . ولولا نعكبة الاعمه العربية على أيدى ، التتار ، لشاهد العالم الحديث الآن في ( بغداد ) مكتبة حافلة بأهم ما انتجته العقلية البشرية في جميع أنحاء المعمورة الى عصرهم

هيأت هذه الترجمة تلك المواهب الكلمنة فى رؤوس المرب المسلمين الى البروز فى عالم الواقعيات فبرزت بهشة ادهشت المؤرخين والباحث بن وانتهت الى ابجاد و فلسفة اسلامية وعلوم عربية ، تخص المسلمين انفسهم ، واصبح عصر الاسلام عصر ابتكار فى الفلسفة والعلوم ، ونظريات جديدة .

## «( صورة موجزة من فلسفة الكندي )»

(تمهيد) وقع بعض الباحثين في الحيرة والإرتباك وخيل اليهم ان (الكندى) لم يزد على علوم اليونان وفلسفتهم جديداً ، وأنه قد هوى فى حضيض الاسلوب الغامض الذي يحول بينه وبين الجدارة بالخملود ، وأن النزر اليسيرالباق من كتبه لايعطى صورة واضحة عن فلسفته ، ولكنا عرفنا ( فلسفة الكندى ) من كتبـه ومؤلفاته ، ومن إلهـاماته المسجله في مؤلفات معاصره ومستودع أسرار فلسفته . وهو « الفارابي ، المعلم الثاني ، واقتفى و ابن سينا ، أثر الفاراني في ذلك ، وتبعه كثيرون من ابرع المؤلفين في الفلسفة وتاريخها العام من العرب والمسلمين ؛ فلا نشك في أن • الكندى، عاش في القرن الثالث الهجري ، وأنهم ترجمة الفلسفة اليونانية والمعارف الفرسية والثقافة الهندية ، وفرغ من شرحها والتعليق عليها بما يدل على أنه هضمها ونضج في فهمها ، ورز فيها تبريزاً يستوجب الإحترام والاجلال والخلود ، فاصبح فاضل دهره وواحد عصره فى معرفة العلوم القـــدتمة بأسرها ، ثم استعان بثقافته الاسلامية والقرآنيـة على تعــديلها وتقوعمها وتصحيح أخطائها فا بدع مدنهاً مستقلا في الفلسفة إبتناه على اساس استعمال البراهين المنطقية والحجج النظرية التي ينتهي أول قضاياهـ اللي البديهيات المسلمة ، فظل مصدر إلهام أسمى الأفكار وأعلى النظريات الى معاصريه ومن جاء من بعده من فلاسفة العرب والاسلام، و'لقب محق (أول فلاسفة العرب والإسلام ، وهو أول فيلسوف عربي واسلامي حاول التوفيق بين آراء ( أفلاطون ) و ( ارسطو ) ، واقتفى أثره •الفاراني ، في ذلك أم وابن سينا ، فألف كتاب والشفاء ، في الحكمة المشائية ، ثم كتاب والاشارات، فى الحكمة الإشراقية، ووالكندى، حكيم آلهى وعقلى وتأكيدى وخلق ودينى وقائل بوجود المجردات والموجودات الغير المحسوسة ومعتقد بشرف الإنسانية واحترام النواميس الفطرية.

## ثقافة قرآنية تأريخية:

قرأ (الكندى) في القرآن الكريم قوله تعالى : • هو الذي أنزل عليك الكنتاب منه آيات محكمات هن أم الكنتاب وأخرر متشابهات فاما الذين فى قلوبهم زيمغ فيتبعون ما تشابه منه إبتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ولا يعلم تأويله الا الله والراسخون في العلم الخ ، فتحير الكندى في المتشابهات فقال له بمض تلامذته : ﴿ إِنَّمَا يَعْمُ فَالْقُرِّ آنَ مَنْ حُوطُبُ بِهِ ﴾ وهو رسول الله ( صلى الله عليه وآ له وسلم ) ، : وأهل البيت أدرى بما فى البيت ، وعنــدنا فی سامراء رجل من أهل بیت رسول الله ( صلی الله وآله وسلم ) وهو حفيده وسبطه الإمام الحسن العسكرى وقد أجبره الخليفة على الإقامة في سامراء ، فاستله عن تفسير الآيات و تأو يل المتشابهات ، فاستحسن (الكندى) كلامه وهكذا ساعــده التوفيق الآلهي على تحصيل الثقافــة القرآنية الكاملة من الامام الحسن ابن على ابن محمد ابن موسى ابن جعفر ابن محمد ابن على ابن الحسين الشهيد ابن على بن الى طالب امير المؤمنين وابن فاطمـة بنت رسول الله ( صلىالله عليه وآ له وسلم ) وهذه منقبة تاريخية تفرد بها الكندى ولا يشاركه فيها أحد من فلاسفة العرب والمسلمين .

## «( فلسفة الكندي الآلهية )»

ىرى ( الكندى ) أن العالمَ ـ أى ما سوى الله ـ كله حادث ومخلوق لله الواحد الأحد وهو المبدع الأول وعلة الملل، وأن سلسلة الموجودات الامكانية التي أفاضها المبدء الآول بقدرته الآزليـة وبعلــه العنائى بالنظام الأحسن تبتدء من أكملها وأتمها وجوداً وهو العقل المجرد من المادة ذاتاً وفعلا فهو ليس ماديا ولا زمانياً بل هو فوق المادة وفوق الزمان، خلق الله العقل الأول مزوِّداً بالقدرة على التأثير في ما يليه ، وهو العقل الثاني وعلى تصوير مادة الخترعات الفلكية كما أراده الله تعالى، وتنتهى سلسلة العقول الطولية ــ التي جعـل الله كل سابق منها علة امكانيـة للاحق ـ الى المقل العاشر المدير في عالم التكوين المادي بامر الله تعالى . والعقول العشرة الطولية كالها جواهر مجردة عن المادة ومستغنية عنها في ذواتها وفي أفعالها و لكن النفس جوهر مجرد عن المادة في ذاتها ومحتاج اليها في أفعالها ، وعالم العقول يسمى ( عالم الإبداع ) المنزه عن المادة والزمان ؛ والعقول العشرة هي ( المرتبة الأولى ) في سلسلة الوجود الامكاني المرتب على نظام الأشرف فالأشرف ، وتسمى العقول العشرة ( المبدعات ) كما تسمى ( المرتبة الثانية ) المخترعات ، وهي موجودات مادية لا نقتر نبالزمان وهي الأفلاك والفلكيات ونفوسها الكلية ، والموجودات المثالية ، وعالمها ( عالمالإختراع ) والاختراع في مصطلح الفلاسفة ، ايجاد شيء لا في زمان عن مادة لطيفة غيير مادة المكونات، تسمى بـ ( الأثير ). وأما (المرتبة الثالثة) فهى (المكونات) وعالمها (عالم التكوين) وهى موجودات مقترنة بالمادة والزمان، وهى ، العناصر، والطبع، والصورة الجسمية، والهيولى، ـ العنصر المادى ـ التي هى خاتمة القوس النزولى للوجود والعنصريات من الاجسام، والمواليد الثلاث، أى النبات، والحيوان والإنسان.

وفى رأى ( الكندى ) للنبات نفس نباتية مع قواها ، وللحيوان نفس حيوانيـة مع قواها ، والانسان مخصوص بالنفس الناطقـة التي هي مجردة عن المادة في ذاتها وأما في أفعالها فهي محتاجة الى البدن والجوارح ؛ وللنفس الناطقة الهابطة من عالم الملكوت الى عالم الملك ( قوتان ). ( إحـداهما ) قوة نظرية بها تستكمل الفيض الذي تأخذه من عالم الملكوت، وللنفس محسب هذه القوة العلامة مراتب أربع وهي ( العقل الهيولاني ) فا ( لعقل بالملكة ) و ( العقل المستفاد ) و ( العقل بالفعل ) ووجه الضبط ) أن مرائب النفس من بداية الاستكال الى نهايتــه إما استعــداد الكال أو نفس الكال ، والاستعداد ، ( إما ) استعداد محض مهو ( العقل الهيولانی ) ، تشبيها في خلوه عن جميح الصور العقلية الكمالية مالهيولى الاولى الخالية في ذاتها عن جميع الصور الجسمية ، و ( إما ) استعداد الاكتساب ، فهو ( العقل بالملكة ) وهو عقل استعداد كسب النظريات المعقولة من أوليات معقولة ، بالفكر أو بالحدس، و (إما) استعداد الاستحضار، وهو (العقل بالفعل) وهو عقل استعداد استحضار النظريات المكتسبة المخزونة متى شاء بمجرد الالتفات اليها من دون حاجة الى تجديدالنظر ، وأما مرتبة ( نفس الكمال ) فهي بعد انتهاء درجالت الاستعداد الى درجة الفعلية الكاملة فمتى صارت النظريات حاصلة كالدى النفس واستحضرت المعلومات مشاهدة إياها

مستفادة من المقل الفعال يقال لها ( العقل المستفاد )

و (الثانية) قوة عملية ، بها تستنبط النفس واجبها فيها يجب أن تفمل وللنفس بحسب هذه القوة العالة أيضاً أربع مراتب وهي و التجلية ، فالتخلية ، و فالتحلية ، تهديب الظاهر باستعال الشرائع النبوية والنواميس الآلهية ، و [التحلية ] تهذيب الباطن عن الآخلاق السيئة والملكات الردية ، و [التحلية ] أن تتحلي النفس الناطقة المهدنة بالفضائل النفسية ومكارم الآخلاق ، و [الفناء ] هو الناطقة المهدنة بالفضائل النفسية ومكارم الآخلاق ، و [الفناء ] هو الناطقة المهدنة بالفضائل النفسية ومكارم الآخلاق ، و الفناء ] هو الذات وتوحيد المناب وتوحيد الأفعال وتوحيد الآثار .

هذه صورة مصغرة من بعض آراء الكندى في الفلسفة ، ولكن بعض مؤرخى الفلسفة وقع تحت تأثير دعايات أعداء [ الكندى ] فلا يميل الى الأخذ بالرأى القائل بأن [ الكندى ] أبدع مذهباً مستقلا في الفلسفة .

## أعداء الكندي:

كان للكندى أعداء كثيرون ، شأن كل العباقرة المبرزين في العلوم والفنون ، وقد استطاعوا أن يضروه في سمعته العلمية والديثية وفي حياته الخاصة ، فن هؤ لار الأعداء ، أبو معشر المنجم ، جعفر ن محمد بن عمر البلخي قال و ابن النديم ، وكان ابو معشر أولاً من أصحاب الحيديث ، وكان يضاغن البكندى ويغرى به العامة ، ويشنع عليه بعلوم الفلاسفة فدس عليه الكندى من حسن له النظر في علوم الحساب والهندسة فدخل في ذلك فلم يكمل له فعدل الى النجوم وانقطع شره عن الكندى وقيل أنه

أصبح أحد تلاميذه الممتازين ويقال: أنه تعلم النجوم بعد سبع واربعين سنة من عمره وكان فاضلا حسن الاصابة وضربه المستعين العباسي اسواطاً لأنه أصاب فى شيء خيره بكونه قبل وقوعه ، فكان يقول: ( أصبت ُ وعوقبت) ومن (أعداء الكندى) العالمان العلمان محمد وأحمد إبنا موسى بن شاكر ، اللذان دسا للكمندى عند المتوكل ، وساء دهم أولاً ما نسب الى الكندى من الآراء الإعتزالية ، وثانياً حماقـة المتوكل وتسرعـه . فضربه وأرسل إلى منزله من إستولوا على كتبه ؛ ثم ردت اليه كل هـذ. الكتب بعد زمن كما ذكر ذلك ابن أبى أصيبعة فى قصة طويلة ولكن فاله أن غضب المتوكل على الكندى كان لاجل الهامه بالتشييع حيث أخبره المغرضون ان الكندى تعلمن الإمام الحسن العسكرى تفسير القرآن الكريم وأصول الإسلام. ومن الذين تأثروا بكنتابة أعدائه المعاصرين له ( ابو القاسم ) صاعد بن أحمد الذي حمل على الكندى فيما بعـــد في كـتاب وطبقات الأمم ، ووصف كـتبه مأنها لا تفيد المطلعين عليها لـكونها تشتمل على كليــات غامضة ليس فيها تحليل للجزئيات ، ولكون تراكيبها غامضة معهاة لا يستفيد منها الا من مرن على دراسة المنطق حتى أصبح عنده مقدمات عتيدة تمكينه من فهمها ، ويضيف الى هذه المعانى قوله : ، ولا أدرى ما حمل يعقوب على الإضراب عن هذه الصناعة الجليلة ، هل جهل مقدارها أوضن ــ على الناس بكشفه ؟ وأى هذين كان فله نقص فيه ، وله بعد ه ذا رسائل كشيرة في علوم جمة ظهرت له فيها آراء فاسدة ، ومذاهب بعيدة عن الحقيقة.. ويعلق و إن إلى أصيبعة ، على رأى هذا القاضي المغرض أو المقلد في الجزء الأول من كـتاب (عيون الأنباء) بقوله : • أقول : هـذا الذي قد قاله القاضي ، صاعد ، عن ، الكمندى ، فيه تحامل كمثير عليه ، وليس

ذلك مما يحط من علم ، الكمندى ، ولا مما يصد الناس عن النظر في كمتبه والانتفاع بها .

وعلى الرغم من هذه الدسائس التي حاكما أعداء (الكمندى)، فان اسمه ظل نجما ساطعاً في ناريخ الفلسفة العربية، وبتى إمام الفلاسفة وأول المتبحرين في الحكمة،.

وقال بعض المغرضين: وكان و الكهندى ، يقول بوحه واجب الوجرد وبساطة وجوده . ومعنى هذا انكار الصفات بتاتا كما يقول المعتزلة لأنها تجر الى تعددالقدماء الذى هو لازم وذهب الأشاعرة ، فتأثر و الكهندى بالمعتزلة وصرح بأن الله قادر بذاته عالم بذاته وهلم جراً . ولا شك أن أرسطو ] قد سبق المعتزلة الى نفى جميع الصفات عن البارى ، .

وزاد عليه بعض آخر بقوله: ، ان انكار الصفات بتانا انكار لنصوص القرآن العظيم ، وخروج عن الإسلام واتجاه الى الكفر والإلحاد،

أقول: « ان المغرضين اعترفوا بأن الكهندى قائل بوحدة واجب الوجود وبساطة وجوده » وأن الله قادر بذاته وعالم بذاته ولم يتفطنوا أن الكهندى يقول ايضاً: ( ان واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات ، فصفاته الحقيقية كالحياة والبقاء والعلم والقدرة وغيرها كلها صفات واجبة وذاتية وليست من قبيل صفات الممكهنات زائدة على الذات واجبة وذاتية وليست من قبيل صفات الممكهنات زائدة على الذات والمبدئ والمبدئ المسلمة والمبدئ المبدئ المبلمة والمبدئ والمبدئ والمبدئ المبلمة والمبدئ المبلمة والمبدئ المبلمة والمبدئ المبلمة والمبلمة وا

وهذا الرأى للمكندى اتجاه الى التوحيد الكامل وهو توحيد الذات وتوحيد الصفات، وليس فيه اتجاه الى الإلحماد وانكار الخالق العظم فالمعترضون على الكمندى لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها فيحق عليهم قوله تعالى : . قل همل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون ، .

## نتيجة البحث في صفات الله تعالى

لا يخفى أن معرفة صفات الله تعالى من أهم مقاصد الفلسفة واصعب مباحثها، والعارفون بصفاته الحقيقية هم الراسخون في العلم والموحـدون الحقيقيون والمعتقدون بانه تعالى لاشريك له في ذاته ولا في صفاته ولا في افعاله ولا في آثاره ، والقاصرون عنها قالوا بالتشبيه أو بالتعطيل وعجزوا عن الوصول الى التوحيد الكامل، فقالت ، الأشاعرة ، بزيادة صفاته الحقيقية على ذاته [ تعالى وتقدس | لزعمهم أن صفـات الواجب جل شأنه على غرار صفات مخلوقاته الممكمئات ومن سنخما ، ولازمه القول بالقدماء الثمانية ونتيجته . التشبيه ، . والمعتزلة ، أنكرت ذلك وقالت : ان ذاته تعالى زئبة مناب الصفات فيترتب على مجرد ذاته ما يترتب على الذات مع الصفة ، وقالوا : خاصية العلم مثلا اتقان الفعل ؛ وهي تترتب على نفس ذاته بلا صفة علم حقيقية ، فالمعتزلة في الحقيقة نافون للصفات، فيلزمهم أن لا يكون اطلاق العالم وغيره عليه نعالى على سبيل الحقيقة فيكون عالماً قادراً حياً سميعاً بصيراً بالججاز ولازمه صحة سلبها عنه، وهذا يؤدى الى والتعطيل وتعالى عن ذلك علواً كبيراً ومنشأ غلط المعتزلة إن الصفة هي المعنى القائم بالغير فكيف يكون ذاتاً مستقلة ؟ ولم يتفطنوا الى ما قررته الفلسفة الاسلامية ، من أن الواجب الوجود بالذات وأجب الوجود من جميع الجهات، وإن صفاته الحقيقية وأجبة وذانية، ولا عكن معرفة كمنهما كمالا ممكن معرفة كمنه ذاته المقدسة ؛ وأنما تعرف ببعض الوجوه وليست هذه الصفات من سنخ صفات الممكرنات المخلوقة فذاته لا تماثل

ذات شيء من الموجودات، وصفاته لا تشابه صفات شيء من الممكنات، فلله تعالى صفات ذاتية اسمائها العالم والقادر والحى والقيوم والسميع والبصير وغيرها وإطلاقها على الله تعالى على سبيل الحقيقة ولا يصح سلبها عنه فاله منزه عن التشبيه والتعطيل وهذا هو رأى . الكندى ، في فلسفته الآلهية ، (ونتيجه ) هذا الرأى توحيد الذات ، لا إله إلا الله : وتوحيد الصفات « لا هو إلا هو ، وتوحيد الأفعال « لا حول ولا قوة إلا بالله ، وتوحيد الآثار ، لا مؤثر في الوجود إلا الله ، وهذه كلها عقيدة . الإمامية ، إتخذوها من ، ياب مدينة علم النبي مَا الله الله الله منين على الن الى طالب ، فاله أوضحها في خطبه وفي بعضها يقرل: . أول الدين معرفتـه ، وكمال معرفته التصديق به وكمال التصديق به توحيده ، وكمال توحيده الأخلاص له ، وكمال الأخلاص له نفي الصفات عنـه ، لشهادة كل صفة أنها غـير. الموصوف، وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة، فن وصف الله سبجانه فقد قرله ، ومن قرله فقد ثناه ، ومن ثناه فقد جزأه ، ومن جزأه فقد جهله ومن جهله فقد أشاراليه . ومن أشار اليه فقده حدّه ، ومنحدّه فقد عدّه ، ومن قال ، فيمَ ؟ فقــد ضمَّنه ، ومر قال ، علامَ ؟ فقد أخلى منه . كأنَّن لا عن حدث ، موجود لا عن عدم . مع كل شيء لا بمقارنة ، وغير كل شيء لا بمزايلة فاعل لا يمعني الحركات والآلة بصير إذ لا منظور اليه من خلقه ، متوحد إذ لا سكن يستأنس به ولا يستوحش لفقـده ، ( ومحصله ) أن أساس الدين معرفة الله والأذعان لوجوب وجوده ، ولازم هذا الإذعان الإعتقاد بتوحيده لما ثبت في العلوم من أن واجب الوجود لا يتعدد ، ولا يكمل توحيــده إلا بالإخــلاص له فى الباطن والظاهر ، وتبربهه منكل مغاير واستغراق القلب فى التوجه اليه واستشراق نوره

ولا يكون هـذا الإخلاص كاملاحتى يكون معـه نفى الصفات الممكنة المحتوات ، والزائدة على الذات ، والدالة على مغايرة الموصوف ، والمنافية لوجوب وجوده وبساطة ذاته ، ومقصوده يهيع من الصفات المنفية بالإخلاص ، الصفات الممكنة المحدثات ، وقد صرح بهذا فى خطبه وكلمائه (منها ) خطبته فى (التوحيد) وفيها يقول : « لا يقال كان بعسد أن لم يكن ، فتجرى عليه الصفات المحدثات ولا يكون بينها وبينه فصل ، ولا له عليها فضل ، فيستوى الصانع والمصنوع ، ويتكافأ المبتدع والبديع .

وقال بيه في خطبة أخرى به الأحد بلا تأويل عدد ، والحالق لا بمعنى حركة ونصب ، والسميع لا بأداة ، والبصيير بلا تفريق آلة ، والشاهد لا بماسة ، والبائن لا بتراخى مسافة ، والظاهر لا برؤية ، والباطن لا بلطافة ، بأن من الأشياء بالقهر لها والقدرة عليها . وبانت الأشياء منه بالحضوع له والرجوع اليه من وصفه فقد حده ، ومن حده فقد عده ، ومن عده فقد أبطل أزله . ومن قال به كيف ؟ فقد استوصفه ، ومن قال وأين ؟ فقد حيزه ، عالم اذ لا معلوم ، ورب ، اذ لا مربوب وقادر اذ لا مقدور .

وأشار الامام عليم الى صفاته الذاتية وأن كنهها لا يدركه انسان فقال فى خطبة له: • بل ان كنت صادقا أيها المتكلف لوصف ربك فصف جبراثيل وميكائيل وجنود الملائكة المقربين فى حجرات القدس مرجحة بن متولهة عقولهم أن تحسدوا أحسن الخالقين . فانما يدرك بالصفات ذوو الهيئات والادوات ومن ينقضى اذا بلغ حده بالفناء فلا اله الا هو أضاء بنوره كل ظلام وأظلم بظلمته كل نور .

## (الحلقة الغالية)

لا غرو في إختـلاف المؤرخين القاصرين أو المقلدين في فلسفة الكندى ، ولا فى اختلاق بعض الباحثين المغفلين قصصاً مدسوسة على الكندى ، من أعدائه للتشهير بقيمته العملية كما شهروا بقيمته العلمية . فروى . ابن أبى أصيبعة ، للكندى وصية وزعم أنه أوصى بها ابنه ، تدل على أنه كان شدند البخل الى حد الشيخ المغالى الذي لًا عمن صاحبه من الاحسان فحسب. بل يحول بينــه وبين الانفاق على نفسه. ومن هذه الوصية في زعمه قوله وقول لا ، يصرف البلا. وقول نعم يزيل النعم والدينار محموم فان صرفته مات والدرهم محبوس فإن أخرجته فر والناس سخرة فخذ شيئهم واحفظ شيئك ، ومن الواضح أن من يتبحر في الفلسفة اليونانية ويدرس الحكمة الهندية المغالية في الزهد والاستخفاف بالحيساة المادية والعلوم والآداب الفرسية ويتقن الثقافة القرآنية ومكارم الاخلاق الاسلامية دراسة ذات أثر فعال كدراسة والكندى، إياها لا مكن أن يكون في أخلاقه العملية شحوحاً الى هذا الحـد الذي رموه به أعـدائه ومقــلدوهم .

وانما التعجب فى أن تاريخ الفلسفة العام انتقل من العصرين الأغريق والمسيحى الى العصر الحديث قافزاً من القرن الرابع الميلادى الى القرن السابع عشر ولم يعبأ بالعصر الاسلامى ومن الغريب كل الغرابة اجماع مؤرخى الفلسفة من الغربيين على الاغضاء عن والفلسفة الاسلامية ، التي هى حلقة قيمة غالية من سلسلة التفكير الانسانى والحياة العقلية البشرية

حيث أجمعوا على أن المدرسة الاسكندرية وهي والافلاطونية ، الحديثة كانت آخر مصباح شع نوره على العقلية البشرية ثمم خبا فجمد بخبوه الذهن الأنساني جموداً طالّ مداه أكثر من اثني عشر قرناً اي من القرن الرابع الميسلادي الى نهوض ، ديكارت ، و ، باكون ، في القرن السابع عشر واعتذر عنهم بعض الشرقيين بانهم عنوا عدم الأبداع والابتكار في الدور الاسلامى لأن الفلسفة الاسلامية لا تزيد على أنها نظريات نونانية يحتة ولذلك نقرأ في النكستب الغربية وأن العالم مدين بحرية الفكر لليونان وأن فضل العرب لم يكن الانقل الثقافة اليونانية وتسليمها الى أوروبا وأن العرب والمسلمين لا نصيب لهم من العلم إلا ترجمة كلام اليونانيين وتقليدهم فى أهوائهم وأن العلوم الإسلامية مؤسسة منذ نشأتها على علوم اليونان وأفكار اليـونان ؛ بل على أوهام اليونان . . أقول ، : ان منشأ هذه المزاعم والأوهام هو جهلهم بـ ( الفلسفة الإسلامية وكيفية نشؤهــا وارتقائها وغفلتهم عن أن الدور الإسلامى من أهم أدوار الفلسفة والتفكير البشرى ولم يكن انتاج هذا الدور منحصراً فى احياء بعض النظريات القدممة بل كان عهد الابتكار والابداع والنظريات الجديدة القيمة باعتراف الغربيين ، وهل يتصور ابتكار أو ابداع أعظم مما صدر من فيلسوف الاسلام ومجدد الفلسفة وشارح كتاب (الاشارات) تأليف (ان سينا) « الخواجة نصير الدين محمد بن الحسن الطوسي ، في القرن الشالث عشر الميلادي؟ من نقض القاعدة اليونانية القديمة وهي. الواحد لا يصدر منه الا واحد ، التي كانت آية ثابتة في الفلسفة اليونانية وقاعدة مسلمة في جميع أدوار الفلسفة الى عصره وكانت مبتنية عليها أسس ( الهيئة القدعة ) والمباحث الفلسفية الكثيرة كمباحث العقول العشرة وما يتبعها التي ضخمت

بها الأساطير واتسع فيها نطاق الكمتب الفلسفية والرياضية فانهار بنقضها أساس الهيئة القديمة قبل ولادة «كوبير نيك» و « جاليليه » بعدة قرون واعجب ما فى الأمر هو أن « الفيلسوف الطوسى » اتخذ من ملاك برهان اثبات القاعدة اليونانية المذكورة دليلا على نقضها .

وهل يوجد ابتكار وابداع أبدع من نظرية (الحركة الجوهولة ) التي هي أساس مبدء ِ التطور والتحول وناموس النشوء والإرتقاء بأصح المعاني وقد اكتشفها ( صدر الفلاسفة المتألهين محمد بن ابراهيم ) في القرن السادس عشر الميلادى . وقررها على أساس برهاني متين واثقاً أنها حقيقة راهنة ؛ واتخذ منها برهاناً على اثبات الصانع ودليلا على حدوث العالم ، وكان ذلك قبل ثلاثمأة سنة من ولادة ، دارون ، في سنة ١٨٠٩م وزملائه الذين نسبت اليهم هذه النظرية التي فسروها بمعنى محدود قاصر لا يساعد عليه برهان ولا تدعمه تجربة صحيحة ، فاتخذ منها ، شبلي شميل ، وغيره سبيلا الى الإلحاد وانكبار الصانع. لأنهم لم يصلوا الى حقيقتها الصحيحة البرهانية ، وقد كان : دارون ، نفسه معترفاً بأنه لم يصل الى حقيقتها . وبأن آرائه تخمينيــة وأن نظرية [ نشأة الاجناس بواسطة الانتخــاب الطبيعي ] انما بنيت على مجرد الظن بلكان عالماً بأنه سوف يتضم فساد بعضها فقال في كتاب وأصل الانسان و: ان كثيراً من الآراء إلى بسطتها تخمينية للغاية ولا أشك فى انه سيتضح فساد بعضها بالبرهان القاطع ولكنني قد أوضحت الاسباب التي ساقتني الى التمسك برأى دون رأى اه. وقد صح تنبؤه إذ اثبتت التجارب الحديشة فساد نظريته بالمعنى

وقد صح تنبؤه إذ اثبتت التجارب الحديثة فساد نظريته بالمعنى التى فسرها به روابلاها التفكير الحديث ، وانفق العلم والمشاهدة على بطلانها ، وفندتها كبار الفلاسفة الروحيين واعلام المفكرين وجهابذة

العلماء المتضلعين واثبتوا ان ما يسمونه «الانتخاب الطبيعي» و « قانون التطور النوعي ، ما هو الاضرب من ضروب الخيمال ولكن شاءت شرذمة من الذين يزعمون لانفسهم الاستنارة في هذا القرن ان يتباهوا عجباً وتيها بالانتصار لهذه النظرية المحرفة التي نبذها اصحابها خجلا منها وترفعاً عن نسبتها اليهم .

هذا مضافاً الى ان جاعة من فلاسفة العرب والإسلام امثال المسكويه ، و ، ابن خلدون ، المنسوب الى قبيلة (كندة) و (أصحاب إخوان الصفاء) سبقتهم أيضاً إلى القول بنظرية التطور بالمعنى الصحيح ، ولذلك قال ، دريبر ، فى كتابه ، المنازعة بين العلم والدين ، : (إن مذهب النشوء والإرتقاء للكائنات العضوية الذى يعتبر مذهباً حديثاً كان ميدرس فى مدارس العرب والمسلمين وقد كاوا ذهبوا منه الى مدى أبعد مما وصلنا اليه بتطبيقه على الجامدات والمعادن أيضاً اه

ثم كيف يحوز اغضاء المؤرخ عن الدور الإسلام وقد نبغ فيه أول فلاسفة العرب والإسلام، أبو يوسف يعقوب بن اسحاق بن الصباح الكندى ، المعلم العربي الأول ، وألف ثلاثماة وخمسة عشر كتابا ورسالة تر'جم طائفة منها إلى اللاتينية في ( ١١١٤ ـ ١١٨٧ م ) . فكان لها أثر عميق في ثقافة الشعوب اللاتينية وتقدمها العلمي ووضع الكندى بذرة الفلسفة الاسلامية بإلهاماته إلى معاصره وهو النابغة المعلم الثاني ، أبو نصر الفاراني الذي ألف ما أة وثمانية وعشر بن كتابا في الفلسفة وسائر العسلوم على أسلوب تفهيم المعاني الجزلة بالألفاظ السهلة ، أحدها كتاب ، التعليم الثاني ، الذي لخص فيه تراجم الفلسفة اليونانية وهذبها تهذيباً جعلها منتجة ، وصاركتابه و إحصاء العلوم والتعريف بأغراضها ، أساساً لوضع دوائر المعارف

الأوروبية .

وكيف ترمى الفلسفة الإسلامية العربية بائنها نظريات يونانية ؟ وقد صرح النابغة رئيس الفلاسفة ، أبو على الحسين بن عبدالله الشهير بابن سينا ، في كتابه د الحكمة المشرقية ، بأنه قد وصله من غير جهة اليونانيين علوم ، وعبر عن أتباع المشائين من اليونانيين بالخشب المسندة ، ووصفهم بأنهم لا يشكون في آراء ، أرسطاطاليس ، وما أورثهم اليونانيون ويشكون في النهار الواضح ، ونعتهم بالعاميين مرف المتفلسفة المشغوفين بالمشائين والظانين أن الله لم يهد الا إياهم ، ولم ينل رحمته سواهم ، .

وأخـذ الرئيس . ابن سينا ، في تمحيص آراء (أرسطاطاليس ) واستدراك أخطائه ، مع اعترافه بفضله وأن صنيعه أقصى ما كان مكن فى عصره ؛ ثم ابتدأ ( ابن سينا ) بمحاكمـة . أرسطاطاليس ، وأتباّعـه المشائين، وشرع في تنقيح آراء اليونانين، وقضى لهم وعليهم واثقاً بصحة قضائه العدل؛ وحكمه بالحق، ومصرحاً بأنه لم يحاول الحكم عليهم واعلان الحق ضدهم في أول أمره ، بل تريث طويلا لكي لا يبتى مجال في صحمة حكمه ، ولم يتربع منصة الحكم والقضاء الا بعد أن أحاط فى ريمان حداثته بجميع ما أورثه اليونانيون من العلوم بدقة لا مزيد عليها ، وذكر ( ان سينا ) ايضاً أنه كان فى أوائل ايامـه يتعصب لليونانيين ويغطى كثيراً من خطاياهم أغطيـة النغافل ولم يجاهر بمخالفتهم الا فى الشيء الذي لم مكن الصبر عليه حتى طالت المدة ونضج فكره ، وأحاط بعلوم غير اليونانيين أيضاً وانتهى أمره الى حيث وصفه ( ان سينا ) نفسه بالعبارة الآتيـة : . واذا وجدنا صورتنا هذه فبالحرى أن ننق بأكثر ما قضيناه وحكمنا به واستدركناه ، ولاسما في الأشياء التي هي الأغراض الكبرى والغايات القصوى التى اعتبرناها وتعقبناها مئين من المرات ، ولماكانت الصورة والقضية على هذه الجلة أحببنا ان نجمع كتاباً يحتوى على أمهات علم الحق الذى استنبطه من نظر كثيراً وفكر ملياً (يريد به نفسه) ولم يكن من جودة الحدس بعيداً ، وما جمعنا هذا الكتاب (يعنى كتاب الحكمة المشرقية) لنظهره الاعلى انفسنا \_ أعنى الذين يقومون مقام انفسنا \_ وأما العامنة من مزاولى هذا الشأن فقد اعطينا في كتاب والشفاء ، ما هو كثير لهم وفوق حاجتهم اه.

ووصف وأبن سينا ، كتابه بالعبارة الآتية :

. فقد نزعت الهمة بنا الى ان نجمع كلاماً فيها احتلف أهل البحث فه لا نلتفت فيمه لفت عصبيـة أو هوى أوعادة او إلف. ولا نبالي من مفارقة تظهر منا لما الفك متعلمواكتب اليونانيين إلفاً عن غفلة وقلة فهم ، ولميا السمع منا في كتب الفناها للعاميين من المتفلسفة المشغوفين بالمشائين الح هذا كله مضافاً الى أن الإكتشافات العربية والعلوم المبتكرة وابتداع الأساليب في العصر الإسلامي بما اعترف به المنصفون من الغربيـين قال العالم الامريكي الاستاذ، دريبر، في كتابه [ المنازعة بين العلم والدين ] ما نصه: ، قد كان تفوق العرب في العلوم ناشئاً من الأسلوب الذي توخوه في المباحث ، فانهم قند تحققوا أنّ الأسلوب العقلي النظري لا يؤدي الى النقدم، وإن العمل في وجدان الحقيقة بجب أن يكون معقوداً عشاهدة الحوادث ذاتها ومن هنا كارب شعارهم في ابحاثهم الأسلوب التجريبني والدستورالعملي الحسي ؛ وكانوا يعتبرون الهندسة والعلوم الرياضية ادوات ومعدات الم [ المنطق] ، وقد يلاحظ المطالع الكتبهم العنديدة على الميكانيا | الأيدروستانيك | ﴿ عَلَمْ تُوازِنَ السَّوَائِلُ وَضَغَطُهَا عَلَى جَدَّرَانَ

اوعيتها ] ونظريات [ الضوء والإبصار ] انهم قمد اهتدوا الى حملول مسائلهم من طريق التجربة والنظر بواسطة الآلات، [ هـذا الذي قاد العرب المسلمين الى ان يكونوا اول الواضعين لعلم [ الكيمياء ] والمكتشفين لعدة آلات : للتقطير والتصعيد والإسالة . إسالة الجوامد ، والتصفية الخ وهذا بعينه هو الذي جعلهم يستعملون في أبحاثهم الفلكية الآلات المدرجة والسطوح المعلمة والأصطر لابات ، هي آلات لقياس أبعاد الكواكب ، وهو ايضاً الذي بعثهم لاستخدام المزان في العلوم الكماوية ، وقد كالوا على ثقة تامة من نظريته ، وهو الذي هداهم لعمل الجدول عن الأوزان النوعية للأجسام، والازياج الفلكية . هي جـداول تعرف منها حركات الكواكب، مثل التي كانت في • بغداد ، وفرطبة ، وسمر قند ، وهو ايضاً أوجد لهم هذا الترقى الباهر فى الهندسة وحساب المثلثات ، وهو أيضاً الذى هم بهم لإكتشاف ، علم الجـبر ، ودعاهم لإستعال الأرقام الهندية ، ولقـد كتبوا فىكل فن وفى كل علم كالتاريخ والشريعةوالسياسة والفلسفة وتراجم الرجال وتراجم الخيول والإبل، وقد كانت الكتب الزاخرة بالمعلومات التي تصلح لأن تتخذ مادة كشيرة جداً في الجغرافيا والاحصاءآت والطب والناريخ وقواميس اللغة ، وكان لديهم ، دائرة معارف علمية ، ألفها محمد البياض وفى اعطاء المداد الألوان المختلفة وفى زخرفمة وجوه الكتب بتشبيك تلك الألوان الختلفة من المداد والإبداع فى تنسيقها وتذهيبها على صور شتي .

وكانت المملكة الاسلامية غاصة بالمدارس والمكتبات ، وكان في طرف من أطراف هذه المملكة الواسعة التي فاقت المملكة الرومانية كثيراً

مرصد فى (سمر قند) لرصد الكواكب، وكان يقابله فى الطرف الآخر مرصد و جيراك، فى الاندلس، ولو أردنا أن نستقصى كل نتائج همذه الحركة العلمية العظمى لحرجنا عن حدود هذا الكتاب، فانهم قد رقوا العلوم القديمة ترقية كبيرة جداً وأوجدوا علوماً جديدة لم تكن معروفة لديهم، أم قال و الفلكيون من العرب قد إهتموا أيضاً بتحسين آلات الارصاد وتهذيبها، وعساب الازمنة بالساعات المختلفة الاشكال، والساعات المائية والسطوح المدرجة الشمسية، وهم أول من استعمل البندول و رقاص الساعة ، لهذا الغرض، (أما فى العلوم التجريبية) فقد اكتشفوا (الكيمياء) وبعضاً من محلولاتها الشهيرة، حمض الكبريت وحمض النتريك، والكحول و استخدم العرب علم الكيمياء فى الطب، لانهم أول من نشر علم تحضير العلاجات، والآفر باذينات، واستخراج الجواهر المعدنية.

و أمانى علم الميكانيكا ، فانهم عر و أو حددوا قوانين سقوط الاجسام وكانوا عارفين كل المعرفة بعلم الحركة ، و أما فى علم الايدروستانيك ، فقد كانوا أول من عمل الجداول المبينة لضروب الاوزان النوعية وكتبوا أبحاثا عن الاجسام السابحة والغائصة تحت الماء ؛ و أما فى نظريات الضوء والإبصار ، فقد غيروا الرأى اليونانى الذى مقتضاه أن الابصار يحصل بوصول شعاع من البصر الى الجسم المرئى وقالوا بعكس ذلك أى أن الإبصار يحصل بوصول شعاع من المرئى الى العين ؛ وكانوا يعرفون نظريات يحصل بوصول شعاع من المرئى الى العين ؛ وكانوا يعرفون نظريات و انعكاس الاشعة وانكسارها ، وقد اكتشف والحسن ، الشكل المنحنى الذى يأخذه الشعاع فى سيره فى الجو ، واثبت بذلك انا نرى القمر والشمس قبل ان يظهرا حقيقة فى الأفق ، وكذلك نراها فى الغرب بعد ان يغيبا بقليل .

الصنايع فى عصرهم ، فقد استفادت منها فنون الزراعة فى اساليب الرى الصنايع فى عصرهم ، فقد استفادت منها فنون الزراعة فى اساليب الرى والتسميد وتربية الحيوانات ومن النظامات الزراعية الحكيمة وادخال زراعة الارز والسكر والبن ، وقد انتشرت المعامل والصنايع لكل نوع من انواع المنسوجات كالصوف والحرير والقطن وكانوا يذيبون المعادن ويجرون فى عملها على ما حسنوه وهذبوه من صنعها وسبكها ، وانا لندهش حين ترى فى مؤلفاتهم من الآراء العلمية ماكنا نظنه من نتائج العلم فى هذا العصر ، ومن ذلك ان مذهب النشوء والارتقاء للكائدات العضوية الذي يعتبر مذهباً حديثاً كان بدرس فى مدارسهم وقد كانوا ذهبوا منه الى مدى ابعد مما وصلنا اليه وذلك بتطبيقه على الجامدات والمعادن ايضاً ، انتهى ما اردنا نقله من كلام ، دريبر ، .

## (الغموض منشأ الغلط)

اظن ان الذي اوقع المؤرخين في الغلط هو ان للفلسفة الإسلامية السلوبا معقداً اتخذته من الفلسفة اليونانية وهو انها مصوغة في طلاسم من الرموز لا يمكن حلها وفهمها لغير واضعيها او الذين يدرسونها بطريقة تنتهى اليهم من ذوى العقول الممتازة ولا يمكن الوصول الى ناحيتها المغلقة بمجرد معرفة اللغة العربية او بعض قواعد العلوم ، ولذلك حينها نذكر كلمة ، فلسفة ، يقترن بها اول وهلة عمق التفكير وعسر الفهم ، ولطالما اعرض جمهور المتعلمين عن الفلسفة لا اشيء الا انهم ينظرون اليها نظرهم الى شيء عسير الفهم بعيد الغور يكد الذهن ويستنفد مجموداً ووقتاً طويلا .

فقد روى ، ابن ابى اصيبعة ، أن فيناغورس كان يرمن الحكمة وذكر عدة من الغازه الفلسفية ، وبلغت كتب ، هر قليطس ، من غموض الأسلوب والتعقيد حداً تكاد تستعصى معه الىالافهام حتى لقب بالغامض تارة وبالمظلم اخرى ، وقال ، سقراط ، ؛ ان ما فهمه من كلامه قيم عظيم وما لم يفهمه يجب ان يقاس على ما فهم ، وكان ، سقراط ، ضناً بالحكمة يطلب دائماً الى كل تلاميذه ان يعنوا بنقش المعارف الفلسفية فى اذهانهم بدل حفظها فى الأوراق وتسجيلها فى الصحائف . ولما خشى تلميذه وافلاطون ، من ان تعبث بالفلسفة ايدى الفناء راى ان النظريات الفلسفية يجب أن تدون بالرموز . وقال العلامة ، أبو الفرج قدامه ، بن

جمفر الكاتب البغدادى ، المتوفى سنة ٣٣٧ ه فى كتاب ( البيان ) صحيفة ٣٥ : ، وقد أتى فى كتب المتقدمين من الحكماء والمتفلسفين من الرموز شيء كثير ، وكان أشد هم إستعالاً للرمن ( أفلاطون ) ا ه .

ولهذا بق أبو الفرج عشرين سنة فى تفسير ، ما بعــــد الطبيعة . ومرض من الفكرة فيه مرضاً كاد أن يلفظ نفسه فيها .

وقال الشيخ الرئيس ( ابن سينا ) ؛ • قر أت ( ما بعد الطبيعة ) فما كنت أفهم ما فيه ، والتبس على غرض واضعه حتى أعدت قر ائته أربعين مرة وصار لى محفوظاً وأنا مع ذلك لا أفهمه ، ولا المقصود منه وآيست من نفسى وقلت هذا الكتاب لا سبيل الى فهمه ، وفى بعض الآيام عرض على دلال كتابا فى الفلسفة فرددته رد متبر م معتقداً أنه لا فائدة فى هذا العلم ، وبعد إلحاحه إشتريته فإذا هو كتاب ( لأبى نصر الفارابى ) فى العلم ، وبعد الطبيعة ) فرجعت الى بيتى وأسرعت الى قر ائته ، فإنفتح على فى الوقت أغراض ما بعد الطبيعة ) فرجعت الى بيتى وأسرعت الى قر ائته ، فإنفتح على فى الوقت أغراض ذلك الكتاب بسبب أنه صار لى على ظهر القلب ، وفرحت بذلك وتصدقت ثانى يومه بشيء كثير على الفقراء شكراً تله تعالى ،

## (الغموض في الفلسفة الاسلامية)

إختار الرئيس. (إبن سينا) عين ذلك الأسلوب الرمزى اليونانى فى مؤلفاته الفلسفية وشدد فى التوصية بضنها عن غير أهلها ، وقرر لدراستها شروطاً قلما تجتمع فى واحد ، وقال بعد ذلك كله . : ، فإن أذعت هذا العلم أو أضعته فالله بينى وبينك وكفى بالله وكيلا ، .

وعذر الرئيس إن سينا، في ذلك أن الفلسفة لا تخلو من إنغلاق شديد وإشتباه عظيم لأن الوهم يعارض العقل في مآخـــنها، والباطل يشاكل الحق في مباحثها ولذلك كان مسائلها معا ك الآراء المتخالفة ومصادم الأهواء المتقابلة، حتى لا يرجى ان يتطابق عليها أهل زمان ولا يكاد يتصالح عليها نوع الإنسان والناظر فيها يحتاج الى قوة بصيرة وزيادة إستعداد و جودة قريحة ، ومزيد تجريد للعقل و تمييز للذهن وتصفية للفكر وتدقيق للنظر وإنقطاع عن الشوائب الحسية والأهواء العاطفية، وإنفصال عن الوساوس العادية، فمن لم يرزق ذلك فعرض قوانين الفلسفة عليه لا يجدى له إلا زيادة غباوة وخسراناً مبيناً ، فلابد أن تضن عليه كل الضن يجدى له إلا زيادة غباوة وخسراناً مبيناً ، فلابد أن تضن عليه كل الضن سائر الفلاسفة المسلمين .

فلا غرو أن لا يفهم الفلسفة الإسلامية من ينظر فى كتبها الموضوعة على مناهجر مزية يحارفيهاغير المتعمقين فى الفلسفة ، محاولا أن يعرف أغراضها ويكشف أسرارها بمجرد معرفته اللغة العربية أو بعض قواعد العلوم .

ولا 'يلام من لم يفهم هذهالفلسفة المرموزة من الغربيين المستشرقين وغيرهم ، ولا يستغرب أن تأتى الفلسفة الإسلامية التى تنقل الى العربيـة

من طريق الترجمة الغربية مشوهة.

وإنما يوجه اللوم الى من زعم أن ما فهمه بقاصر نظره هو الفلسفة الإسلامية ، وسجل جهله كحقيقة تاريخية توجب إهال هدنه الفلسفة في التاريخ وتنفى أهميتها ، مع أنها حلقة بارزة في سلسلة التفكير العام ترتبط بتاريخ إرتقاء العقل البشرى ارتباطاً وثيقاً ، وتفتح أمام الذهن الإنساني آفاقاً جديدة ، وتوجهه الى البحث عن المثل العليا . ولابد للمجتمع الانساني من دراستها ، ولا يمكن أن يستغنى عنها كل من يطلب الفلسفة الكاملة التي هي (الحكمة ) (ومن يؤتى الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً) .

## (كلمة الختام)

إن فيلسدوف العرب وإلاسلام (الكندى) المتبحر في الفلسفة والعلوم، والمؤلف فيها مثات من الكتب لجدير بان تخص حياته من وجوهها المختلفة بدراسات تحليلية واسعة النطاق. ولدكنني لضيق الوقت وكثرة العمل وازدحام الواجبات إقتصرت في هذه الكلمة على بحث وجيز في عقيدته وفلسفته التي هينواة (الفلسفة إلاسلامية)! آملا أن تتضافر جهودالأعلام على اختلاف اختصاصهم للتوفر على دراسة حياة الكنديمن سائر وجوهها.

وعن يرغب فى معرفة الفلسفة الإسلامية حق المعرفة فليرجع الى كتاب ودروس الفلسفة ، من مؤ الهاتنا ما المطبوعة ما فإنه بجمع الى غزارة المادة وعمق التفكير ، حسن الترتيب وسهولة العبارة وتوضيح النظريات الفلسفية المعقدة ، والمذاهب العلمية الملتوية بأوضح عبارة لاينتاب أسلوبها غموض ولاجمود ، انتخبنا فيه من المسالك الحديثة ما ألفته طباع أهل العصر ؛

وما يلائم أذواقجمهور المتعلمين، خالصاً لوجه الله تعالى ووجه الحقيقة، وما أردت الا الاصلاح ما استطعت وما توفيقى الا بالله عليه توكلت واليه أنيب. النجف الأشرف: عبد الكريم الزنجانى

#### محتويات الكتاب

| •                    | *************************************** |        |
|----------------------|-----------------------------------------|--------|
|                      | المحتوى                                 | الصفحة |
|                      | تمييد                                   | ٣      |
| نسيه                 | الكندى ـ                                | ٥      |
|                      | در استه                                 | ٦      |
| ـ أهم أسباب تفلسفه   | مؤلفاته : .                             | ٧      |
| وج مجدهــا           | بغداد في أ                              | •      |
| إالكتب المترجمة      | المترجمون                               | 17     |
| جماين                | فلسفة المتر-                            | ۱۳     |
| ة الى العربية        | أئر البرجما                             | ١٤     |
| يرة من فلسفة الكندي  | صورة موج                                | ١٧     |
| ا تاریخیه            | ثقافة قرآنية                            | ۱۸     |
| دى الإلهية           | فلسفه الكن                              | 14     |
| دی                   | أعداء الكنا                             | 71     |
| ن في صفات الله تعالى | نتيجة البحد                             | 71     |
| بة                   | الحلقة الغال                            | 7 🗸    |
| نشأ الغلط            | الغموض م                                | **     |
| الفلسفة الإسلامية    | الغموض في                               | ٣٨     |
|                      | كلمة الختسام                            | ٣٩     |
|                      |                                         | 4      |